متن کامل مطابق با صوت دروس خارج فقه حضرت آیت الله استاد حاج سید احمد مددی الموسوی (حفظه الله)
موضوع: خارج فقه  										یکشنبه - 27/07/1393
جلسه: 19                                                                                                                                                                   صفحه 14
       .........................................................................
اعوذ بالله من الشیطان الرجیم، بسم الله الرحمن الرحیم و الحمد لله رب العالمین و صلی الله علی سیدنا رسول الله و آله الطیبین الطاهرین المعصومین و اللعنة الدائمة علی اعدائهم اجمعین
اللهم وفقنا و جمیع المشتغلین و ارحمنا برحمتک یا ارحم الراحمین
بحث درباره خلف وعد بود که آیا حرام است یا کراهت دارد؛ یعنی وفای به وعد مستحب است یا خلف وعد حرام است و وفای به وعد واجب است.
خب متعرض روایات شدیم. حتی متعرض آیه مبارکه (فاعقبهم نفاقا الی یوم یلقونه بما اخلفوا الله ما وعدوه و بما کانوا یکذبون)؛ آیه مبارکه و کلمات اصحاب و توجیهاتی که معلوم شد در این مدت 1400 سال 1500 سال مطرح شده است.
تا اینجایی که ما بررسی کردیم، در میان کتب اهل سنت چه در ذیل آیه مبارکه و چه در ذیل روایات، بیشتر بحث را در مسئله خلف وعد بردند روی نفاق. و نفاق را هم زدند به نفاق کفر، منافق، مثل کافر که اشد از کافر است. لذا دنبال آن بحث رفتند. اهل سنت بیشتر روی آن بحث رفتند. ذیل آیه مبارکه هم آوردند که دیروز خواندیم، فاعقبهم نفاقا الی یوم یلقونه. 
در کلمات اصحاب ما بیشتر رفتند روی مسئله استحباب وفاء به وعد یا حرمت خلف وعد. خیلی روی نفاق بحث نکردند. آنها خیلی روی نفاق بحث کردند. دلیلش هم واضح است. چون آن روایتی که می‌گوید چهار خصال یا سه خصال موجب نفاق است، آن در کتب اهل سنت به سند صحیح وارد شده است. در کتب ما متأسفانه به سند صحیح آن نیست. آن به سند صحیح نیست. و آن چه که هست اگر مثلا خلف وعد بود، ایمانش کامل نیست؛ کمل اسلامه. که خواندیم و توضیحاتش را دادیم. فکر می‌کنم دیگر خیلی صحبت کردیم.
لکن در روایات ما مجموعه روایاتی که ما داریم یکی که خیلی مهم است، و یک نکته‌اش خیلی مهم است، تطبیق آیه بر خلف وعد است. که مرحوم استاد هم قبول نکردند، فرمودند لم تقولون ما لا تفعلون یعنی مثلا دیگران را امر به تقوا می‌کنید خودتان ندارید، امر به نماز می‌کنید، خودتان نمی‌خوانید، امر به کار خیر می‌کنید خودتان انجام نمی‌دهید. ایشان این جور معنا کردند. 
لکن ما دو تا روایت داریم؛ یکی در یک روایت صحیحه که در کتاب کافی بود. یکی هم در یک روایت در کتاب مالک اشتر، نامه‌ای که امیر المومنین(ع) به مالک اشتر نوشتند. آنجا هم و عرض کردیم این عهد قابل قبول است. آنجا هم حضرت امیر سلام الله علیه با آیه مبارکه در باب خلف وعد تمسک کردند. 
انصافا اگر ما باشیم و تعبد، باید قبول بکنیم، تعجب می‌کنیم مرحوم استاد چرا قبول نفرمودند. حالا نهج البلاغه را مرسل می‌دانند، آن روایت که صحیح است آن یکی دیگر. و یک تفسیری را که در مجمع البیان آمده آن تفسیر را قبول کردند.
علی ای حال اگر ما باشیم و ظاهر روایات که تفسیر شده است. نمی‌شود انکار کرد. جای انکار ندارد. تفسیر شده به این آیه مبارکه. 
و اگر آن آیه را هم تفسیر بگیریم مشکلش کبر مقتا، خداوند خیلی دشمن دارد، بغض دارد نسبت به کسی که این کار را بکند، ان تقولوا ما لا تفعلون؛ دیگر مثل اینکه ظاهرا من از سوره صف نخواندم. بنا داشتم از تفسیر آیات دیگر به همین مقدار اکتفا بکنیم. در تفسیر آیه هم چند تا احتمال هست؛ یکی همین کذب است، یکی همین که الان ما داریم می‌گوییم خلف وعد است. یکی هم همان مسئله‌ که آقای خویی می‌گویند انسان بگوید و دستور بدهد خودش عمل نکند. 
ممکن است بگوییم آیه عموم دارد همه را می‌گیرد، چه اشکال دارد. تمسک امام(ع) هم معنایش این نیست که آیه فقط در مورد ما نحن فیه است. دروغ را هم می‌گیرد، خلف وعد را هم می‌گیرد. عدم التزام عملی انسان به کلماتی که می‌گوید، آن هم، همه را می‌گیرد، منافات ندارد.
علی ای حال مشکل پس مشکل کار ما یک جهت قضیه است، مشکل اهل سنت جهت دیگر قضیه است. مشکل اهل سنت روایات نفاق است که در بخاری و مسلم آمده است. این روایت بخاری و مسلم به این متن آنها پیش ما به سند صحیح نیامده است. پس این مشکل ما نبوده است. 
مضافا به اینکه آیه مبارکه هم بود، فاعقبهم نفاقا بما اخلفوه الله ما وعدوه، و دیروز هم خواندیم از کلمات قرطبی که یک مقدار بحث را در ذیل آیه مطرح کرده است. لکن اشاره اجمالی عرض بکنم؛ چون دیگر بحث طولانی شد. 
انصافش این آیه هم ربطی به آن حدیث ندارد. ممکن است حدیث را حمل بر آیه می‌کنیم. اما آیه را بیاوریم بر حدیث بخاری ظاهرا درست نباشد. چون در این آیه مبارکه فاعقبهم نفاقا بما اخلفوه الله ما وعدوه؛ خلف وعد تنها نیست. خلف وعده الهی، بما اخلفوه الله ما وعدوه؛ یعنی افکار انسان وعده‌ای دارند، وعده حالا تکوینی، عالم زر دیگران، حالا هر توجیهی دارد، یا همین‌هایی مشرکینی که محل کلام هستند، که اینها به وعده الهی عمل بکنند واینها عمل نکردند. خب این نفاق است بلا اشکال. 
من تعجب می‌کنم که آقایان چرا این آیه را با آن روایت، توی آن روایت نفاق الهی نیست. اذا وعد به اصطلاح اخلف و اذا حدث کذب. پس در این آیه مبارکه این نفاق منشأش این است که اخلفوه الله، با خدا خلف وعد کردند. خلف وعد با خدا یک چیز است و خلف وعد با برادر مومن چیز دیگری است. 
و ما کان یکذبون شاید به قرینه قبلی، ان یکذبون الله، یکذبون مع الله، به خدا دروغ می‌گویند. خب اگر انسان قرار بشود به خدا دروغ بگوید، ظاهرش یک چیز باشد باطنش یک چیز دیگری، این نفاق واقعی است، نفاق کفر است این نه نفاق عمل.
پس بنابراین آن بحثی را که امثال قرطبی در ذیل این آیه انجام دادند در باب خلف وعد، این هم درست به نظر نمی‌آید. عکسش محتمل است، ظاهرا نخواندیم در ذهنم یادم نمی‌آید کمی حافظه ما خراب شده این حافظه نزدیک ما. توی ذهنم نمی‌آید که روایات خلف وعد حمل بر آیه بکنند. یعنی خلف وعد الهی، دروغ با خدا. و اما عکس که این آیه را بیاورند با روایت به اصطلاح بخاری توجیه بکنند خیلی خلاف ظاهر است. این آیه موردش خلف وعد الهی ودروغ است. البته به قرینه قبلی، مراد دروغ با خداست. این را می‌شود قبول کرد.
کیف ما کان تا اینجا تمام وجوه محتمل را خواندیم و متعرض شدیم. روایت نفاق را خواندیم. توجیهاتی که علمای سنی بر روایت نفاق کردند. وعرض کردیم شاید در روایات اهل بیت(ع) اولا این متن نیامده به سند صحیح؛ و بعدش هم خورده به مراتب ایمان. شاید نظر مبارک اهل بیت(ع) باشد که مراد از نفاق در این روایت کفر نیست، نفاق کفر نیست. نفاقی که منافقین در مدینه داشتند. این را شاید بشود از مجموع آیه مبارکه استفاده کرد.
علی ای حال این هم راجع به این قسمت. یعنی قسمتی که مربوط به آیه مبارکه می‌شود. خلاصه‌اش این است که ما متعرض آیات و روایات به تفسیر شدیم. کلمات عامه، کلمات سنی، 
س: روایت 08:06
ج: هان، حالا مانده.
روایات عامه مشکلش کلمه بحث خلف وعد را با نفاق ربط داده بود. خیلی آنها روی این مطلب بحث کردند. خود آیه قرآن را هم آوردند. عرض کردیم که آیه ربطی به این قسمت ندارد؛ چون اخلفوه الله که ما اخلفوه الله ما وعدوه، خلف وعد با وعده الهی است و آن نفاق کفر است. و بما کانوا یکذبون، آن هم اگر ما دروغ مع الله باشد آن هم کفر است. آن چیز دیگری است، نفاق کفر است و ربطی  به ما نحن فیه ندارد.
و اما در روایات ما، عرض کردم مشکل روایات ما به لحاظ نفاق نیست. مشکل روایات ما ظاهرش این است که خود خلف وعد حرام است. این مشکل دارد. و خود وفاء به وعد واجب است. روایات ما مشکلش در حقیقت این قسمت است نه قسمت نفاق. این یک.
و بعدش هم این تعابیر العدة دین، این را سنی‌ها هم دارند. العدة نذر لا کفارة له؛ که این را ما داریم. سندش دو سه تا جور سند دارند از امام رضا(ع) هم نقل شده، از امام صادق(ع) هم نقل شده، اجمالا هست. حالا این را اگر این جور معنا بکنیم، العدة کالنذر لا کفارة له، یعنی بگوییم این نذر نه اینکه مبتدا باشد لا کفاره خبر دوم باشد، خبر بعد از خبر باشد، صفت نذر باشد. نذری است که کفاره ندارد. می‌گوییم کنایه از یمین است. چون این بحث را هم خواندیم که یمین وجوب وفاء ندارد. نذر وجوب وفاء دارد.
این احتمالش هم هست، انصافا هست اما خیلی واضح نیست. بلکه واضح این کلام این است که الیمین، العدة کفارة لکن نذر، لکن اگر مخالفت کرد، کفاره ندارد. حالا این لا کفارة له یعنی چه، نمی‌دانیم دقیقا به لازمش اخذ بکنیم یا همان ظاهرش. ظاهرش می‌گوید کفاره، تخلف کرد این کفارة، این باشد یا کنایه از این باشد یک جور نذری است که ثبوت فی الذمه ندارد. کنایه از آن است. لذا این که گفت با غرماء حساب نمی‌کنیم، نکته‌اش این باشد. آن بحثی را که آن آقا مطرح کردند.
علی ای حال این روایت العدة نذر لا کفارة له، خیلی سند واضح واضحی نداشت و مشکل داشت. به هر حال این روایت هم مشکل دارد؛ یعنی خلاف ظواهر فتوای متأخرین ماست که قائل به استحباب شدند، استحباب وفاء به وعد، این هم خالی از اشکال نیست انصافا. خصوصا بعید نیست که روایت ناظر باشد که در باب وعد مطلقا حکم نذر را دارد ولو به صیغه به قول آقای خویی لک علی نباشد. چون ایشان چند تا وعد گرفتند، یکی هم لک علی باشد. بگوییم نه، وعده هر جور که باشد نذر است. مثلا بگوید بعد از ظهر ساعت پنج می‌آیم، نه لک علی اکتب لک رساله بعد ساعة، مثلا من قول می‌دهم که برای تو یک نامه بنویسم. نه، لک علی. شاید
به هر حال این روایت العدة نذر لا کفارة له یک مقدار زیادی ابهام دارد. لکن به حسب ظاهرش آن است که ظاهرا وجوب وفاء دارد. آن وقت می‌ماند که چه کار بکنیم، توجیهاتی را که عرض کردیم.
آقای خویی عده‌ای رفتند روی تعقل. بالاخره این نمی‌شود روایت ظهور در وجوب است، فراوان هم هست، فتوا هم نیست. شهرت فتوایی هم بر آن نیست. چه کار بکنیم؟ البته عرض کردم بحث شهرت فتوایی هم محقق نیست؛ چون مسئله مطرح نیست به این صورت حالا شهرت فتوایی باشد یا نباشد.
بله، شاید اکثر کسانی که متعرض شدند استحباب گفتند. لکن عده‌ای هم وجوب گفتند. خواندیم عباراتش هم گذشت. لذا به ذهن می‌آید بعد التی یا والتی دیگر حالا بعداز تمام این حرفها، ظاهرا همان احتیاط وجوبی که ایشان فرمودند که وفاء بکند به نذرش، ظاهرا متعین باشد. بلکه لا یبعد که بالاتر از احتیاط وجوبی باشد. یعنی چون در احتیاط وجوبی می‌تواند به فقیه دیگر مراجعه کند. بگوییم نه بالاتر، ما یک فرقی بین احتیاط وجوبی و این مرتبه بالاتر گذاشتیم که به تعبیر بعضی فتوای به احتیاط است. حالا تعبیر به فتوا کردند. یجب الاحتیاط بذلک نه الاحوط وجوب ان یفعل؛ یعنی حق رجوع به دیگری را هم به مجتهد دیگری را هم بر او ببندد.
انما تعبیر به احتیاط می‌کند می‌خواهد بگوید در ادله یک مناقشه‌ای دارد. این بحث علمی است. و الا مقلد ما هم ارجاع داده که حتما این کار را بکند نه اینکه حق رجوع به دیگران داشته باشد.
این را به یک مناسبتی هم عرض کردیم چند بار مشهور بین علما در در احوط وجوبا اجازه رجوع به غیر داده می‌شود به خلاف فتوا. مگر جاهایی که به قول بعضی‌ها چون فتوای به احتیاط می‌شود. بعضی هم اشکال کردند که حالا نمی‌خواهم وارد بحثش بشوم. 
بعید هم نیست که این دو تا را این طور تفکیک بدهیم. گفتیم اگر گفتیم الاحوط وجوبا ان یفی بما وعد، این یک نوع احتیاط وجوبی است، می‌تواند به مجتهد دیگر رجوع بکند. اما اگر گفت یجب الاحتیاط بالوفاء بالوعد، دیگر به مجتهد دیگر نمی‌شود مراجعه کرد. پس چرا تعبیر اجتهاد کرده، حکمش فتواست، می‌خواهد بگوید بالاخره ادله یک نق نقی توش بود ادله صاف صاف نبود. یک خالی از مناقشه‌ای در ادله نبود. و الا انصافا خیلی مشکل است، با وجود این همه روایات و صراحتش و عدم وجود مناقض و اینها مع ذلک انسان، و ثابت هم نیست که اصحاب به آن عمل نکردند، بلکه مسلمین و قطعا هم یک امر عقلایی و مطلوب عند العقلاست. وواقعا هم حالا شاید در زندگی‌های سابق وقت و عمر و زمان و اینها ارزشی نداشته، خیلی هم، اما انصافا در زمان ما وقت و اینها ارزش پیدا کرده، انصافا خیلی مشکل است. طرف می‌گوید ساعت پنج بیا معطل بشود شش بیاید پنج و نیم بیاید، خیلی مشکل است.
بله، 
س: دست مجتهد به این مقدار باز است که ید مکلف را ببندد بگوید حق رجوع به دیگری را نداری
ج: حق رجوع نداری؟
س: بله
ج: بله خب، فرض کنید مثل علم اجمالی، احتیاط هست اما حق رجوع به غیر ندارید
س: نه بحث احتیاط و اینها نیست. بگوید حق رجوع نداری، باید
ج: بحث همین است. نه، حق رجوع یعنی اگر شما حرف من را گوش می‌کنید، منجز است، این تکلیف این منجز شد. منجز شد ما عرض کردیم بحث تنجز یک بحث صرف الوجود است، قابل تکرار نیست. به حرف من منجز بشود به حرف دیگر هم منجز بشود، معلوم نیست. 
آن وقت لذا حق رجوع به دیگری ندارد، چون منجز می‌شود. اما اینکه می‌گوید حق رجوع داری، این جهات مختلف دارد. یکی می‌بیند مسئله واضح نیست. یکی مسئله برایش واضح است نمی‌خواهد اعلام کند. روی جهاتی که می‌خواهد. اینجا می‌تواند احتیاط وجوبی بکند. به هر حال اگر عمل کند به احتیاط است، اگر عمل هم نکرد، این می‌داند مشکل ندارد. فرض کنید ایشان فی نفسه گفت به قول معروف 15:36 قائل است که نماز در دار غصبی درست است، صحیح است، ولی نمی‌خواهد اعلام بکند. می‌گوید احوط وجوبا. حالا این گفت. و لذا در احوط وجوبا هم این را ما در بحثش عرض کردیم، اضافه بر خود مقلد، مجتهد این فرض را تصور بکند که اگر مقلد او به دیگری رجوع کرد، و او نیت فتوای مناقض داشت، خیلی مشکل نداشته باشد. چون وقتی برایش باب رجوع به دیگری باز کرد، می‌داند اگر به دیگری رجوع کرد، یک مجتهد بعد از او هست که فرض کنید می‌گوید نماز در دار غصبی درست است. خود این هم می‌گوید من هم می‌دانم، احتمالش قوی است که درست باشد، لکن احتیاط می‌کنم فتوا نمی‌دهم. یعنی این تصور بکند که وقتی مراجعه به غیر کرد، آن غیر را هم باید در نظر بگیرد. 
س: مادام که مجتهد ابراز نکرده حجت نمی‌شود بر مکلف؟
ج: نه
س: حجت را به دست آورده ابراز نمی‌کند
ج: نمی‌شود، نه نمی‌شود. وصول دیگر شرط است. عرض کنم که حالا دیگر وارد این بحث نشویم، انصاف قصه آن چه که مرحوم استاد احتیاط وجوبی فرمودند به نظر من کنه روایات خیلی زیاد است و طرح همه این روایات، و شاید هم بین اصحاب ما این با مسئله نفاقی که اهل سنت گفتند، مطالبی که در کتب اهل سنت آمده خلط شده. آن یک بحث دیگری است. 
و به هر حال قطعا بهترین راه این است که از وقتی که وعد می‌دهد، احتمال مخالفت را باز بگذارد. می‌گوید سعی می‌کنم ساعت پنج بیایم، ممکن است یک ساعت دو ساعت دیرتر باشد، طی زمان که طرف هم منتظر نباشد، وقتش را ما با ناراحتی طی نکند.
س: یک سری روایت در روضة المتقین آورده برای اینکه بگوید اصحاب چرا از وجوب چیز نکردند آن روایات مقابله را آورده برای بیع شراء که مثلا به طرف می‌گوید این را برایت می‌خرم به این سود، اما بعد نمی‌خرد، امام(ع) می‌فرماید اشکال ندارد. آن روایات را...
ج: آن ناظر به 
س: می‌شود قائل به تفصیل شد در وعده‌ها. بگوییم اگر وعده 
ج: آن وعده نیست، او می‌گوید می‌‌خرم بعد بنا می‌شود که مثلا وکیل نشود برای خرید و فروش. این شبیه مثلا عقد وکالت قابل نقض است مثلا عقد لازم است، جایز است، معذرت می‌خواهم. آنها ناظر به نکته دیگری است. می‌گوید آقا من وکیل هستم بروم بخرم، بله، بعد می‌گوید نمی‌خرد از وکالت دست می‌کشد، ناظر به این است. این وعد نیست. 
عرض کردم آن روایتی که می‌گوید یمین لا ما هو خیرا، چون یمین یک نوع ارتباط بین انسان و خداست. این باز وعد صرف ما نحن فیه نیست. دقت می‌فرمایید؟ آن روایات ناظر به نکته دیگری است غیر از این. 
س: یک نوع وعده هست داده به این دیگر
ج: یعنی مثل عقود لازم دیگر، مثل هبه، خواندیم کلام آن اهل سنت را هم خواندیم. عاریه، هبه. آن عقد است. به قیاس به آن هم درست نیست. بحث سر آن نیست. 
دیگر حالا من فکر می‌کنم انشاء الله تعالی روشن شد. انصافا شواهد فراوان است بر اینکه خلف وعد کار حرامی است بلکه و از همه شواهد مهم‌تر کبر مقتا عند الله ان تقولوا ما لا تفلعون؛ با وجود روایت صحیح در ذیل آیه. و کتاب امیر المومنین(ع) به مالک اشتر را قبول داریم ما مشکل ندارد کتاب. با وجود این دو تا رفعیت از اینها خیلی مشکل است، بلکه نزدیک به احتیاط فتواست، نه اینکه وجوب احتیاط.
س: مرحوم آقای تبریزی گفتند چون به دلیل عام البلوی بودن این مسئله در بین عوام اگر بین قدما بود این فتوا باید مشهور می‌شد، در حالی که مشهور نشده و ضرورت دارد...
ج: نه این واقعیت، حالا چون وقت ما مناسب نیست، خیلی از مسائلی که الان جزو مسلمات ماست در فقه و اینها اصلا در کتاب قدما اصلا نیامده کلا.
س: ایشان می‌گوید همین نیامدنش دال بر این است در حالی که باید می‌آمد چون عام البلوی است.
ج: فرض کنید مثلا که تزکیه باید با آهن باشد، اصلا توی فقیه نیامده، با اینکه این مثلا مسلم است. و غیر اینها، موارد زیاد داریم که یک مطالبی که مسلم است، اما در کتب قدما نیامده است. 
علی ای حال این مطلب به نظر ما انصافا خیلی قوی است و لا اقلش این است که حداقل در وقت وعده، احتمال خلف وعد را باز بکنیم.
این راجع به ...
س: حدید در روایات به چه معناست؟
ج: حدید در فتوا عرض کردم. من لا یحضر قسمت فتوایش، مقنع هم هست.
س: استاد اگر فتوا بر وجوب شد بعد تخلف کرد بعد استحلال هم واجب می‌شود، یعنی حق برای طرف مقابل هم ایجاد شده؟
ج: نه معلوم نیست ایجاد حق بکند. مگر اینکه به طور متعارف عرفی در مثلا تصویبا بتواند موثر واقع بشود.
عرض کردیم در این عبارتی که مرحوم شیخ در بحث خلف وعد دارد، البته بحث عقد و شرط و اینها را هم در خلال بحثها گفتیم بیان می‌کنیم. دیگر چون این بحث طولانی شد می‌گذاریم انشاء الله برای اول بحث مکاسب بیع که انشاء الله اگر رسیدیم به آنجا، آن جا بیان کنیم.
بحثی که ما عرض کردیم مرحوم شیخ قدس الله نفسه در کذب اولا کبیر و صغیره مطرح کرد  و در ضمنش هم چند تا فرع، که این فرع ما، فرع به اصطلاح اول ایشان بود. و آن فرع ما در خلف وعد بود. 
عرض کنم که در خلف وعد عبارتی آورده بود که به مناسبت از روایات شرح قواعد، ازش تفسیر صدق و کذب در می‌آمد. و خود مرحوم شیخ بحث تفسیر صدق و کذب را در این کتاب نیاوردند. تعجب هم هست، ای کاش می‌آوردند.
به هر حال عرض کردیم که مرحوم ایروانی در کتاب خودش آورده است. در اینجا در بحث حرمت خلف وعد یک عبارتی از قواعد دارد، اشاره دارد به اینکه صدق و کذب در انشاء هم می‌آید یا نمی‌آید. به این مناسبت اشاره‌ای دارد. ما حالا این بحث را چون عرض کردم کرارا چند بار که این بحث را بعد می‌خوانیم که معیار صدق و کذب چیست، و تفسیر صدق و کذب چیست.
مرحوم ایروانی در شرح حاشیه‌ای که من دارم، این چاپ قدیم است نمی‌دانم چاپ جدید شده یا نه، این چاپ بزرگ است، آیا چاپ جدید شده یا نه، مطلع نیستم. 
الاحراء الکلام الاحراء بالکلام هو تحقیق موضوع الکذب و انه، اَنه بخوانید، هو عدم مطابقة الکلام للواقع، آن وقت می‌آید احتمالات را در باب کذب و صدق بیان می‌کند. یک، عدم مطابقة الکلام للواقع. این یک.
او عدم مطابقته للاعتقاد، یا نه، همین که با اعتقاد مطابق نیست، این دو. 
او مخالفته بله، او مخالفتهُ معذرت می‌خواهم للاعتقاد، پس یکی عدم المطابقه، عدم مطابقته للاعتقاد او مخالفته للاعتقاد. والثمنة بین الاخیرین، بین این دو تا اعتقاد یعنی عدم مطابقت با اعتقاد یا به اصطلاح اعتقاد مطابقت نداشتن. 
تظهر فیما اذا تکلم بالجملة الخبریه شاکا، مثلا می‌گوید زید امروز فوت کرد و شاکا. بله، شاکا، غیر معتقد لثبوت مضمون الجمله و لا ثبوته؛ ظاهرا ثبوت و لا ثبوت بخوانیم. و الا می‌گوید غیر معتقد لثبوت مضمون جمله، و لا ثبوته. یا باید یک عدم ثبوت باشد و یا لا ثبوت بخوانیم به نحو معدوله. ظاهرا باید مرادش این باشد، ظاهرا و الا عبارت ایشان درست در نمی‌آید.
غیر معتقد لثبوت و لا ثبوت، اعتقادی به ثبوت و لا ثبوت ندارد. 
فعلی الاول، اگر معتقد نبود، همین که اعتقاد نداشت کذب، دونه علی الاخیر؛ اما بنا بر فرض اخیر اگر مخالف با اعتقاد بود کذب است. 
دونه علی الاخیر، هذا فی احتمالات المطابق، ایشان سه تا احتمال در مطابق گرفتند به فرد. و اما احتمالات المطابق بالکسر به تعبیر ایشان، فهل العبرة بلا مطابقة ظهور الکلام ظهورا اولیا کان او ثانویا حاصلا بالقرینه، این یکی. احتمال اول این. 
او العبرة بلا مطابقة المراد منه، اعتبار به بلا مراد است. البته ظاهرا عبارت ایشان کمی مختصراتی ابهام دارد. به هر حال ظاهرا مراد ایشان این باشد. مطابقت با اعتقاد و لا اعتقاد، آن که بحث سر اعتقاد و و لا اعتقاد است، بله، در خود کلام. مطابقت ظهور کلام ظهورا اولیا کان او ثانویا حاصلا بالقرینه، ظاهرا من حالا نمی‌توانم جزم پیدا بکنم. ظاهرا مراد ایشان این باشد که یک مدلول به اصطلاح استعمالی برای کلام داریم، یک مدلول ارادی، مراد جدی، مراد استعمالی، مراد جدی. آن وقت ایشان می‌گوید معیار در مطابقت با کلام آن مطابق تطابق در به اصطلاح ظهور استعمالی بگیریم یا ظهور جدی بگیریم. مثلا ظهور جدی استعمالی می‌گوید اکرم العلماء یعنی همه علما. اما مراد آن خصوص فقهاست. بعد گفته اکرم مثلا خصوص فقهاء. 
مثلا در باب تخصیص در باب اطلاق و تقیید، مراد جدی هست و مراد استعمالی. آیا اعتبار به مراد استعمالی است یا اعتبار به مراد جدی است؟ ایشان دو تا گرفته. یکی مرادی که ظهور کلام است، یک به اصطلاح معنایی که ظهور کلام است، یکی هم معنایی که مراد جدی است. یعنی اسمش را گذاشتیم مراد استعمالی، مراد جدی. بعضی هم این جور می‌گذارند. 
البته اینجا بعضی بیشتر تقسیم بندی کردند. مراد استعمالی اِفرادی، مراد استعمالی ترکیبی، آن وقت باز مراد جدی به این معنا، باز مراد جدی به معنای دیگر. توضیحاتی دارد که حالا من چون بعضی را ایشان فرمودند به مقدار کلام ایشان یک توضیحی را من عرض می‌کنم.
فهل المراد مطابقة ظهور الکلام، این اسمش مراد استعمالی است. او العبرة بلا مطابقة المراد، این اسمش ظهور ارادی است. پس یک ظهور استعمالی داریم، ظهور ارادی داریم. یک مراد استعمالی داریم، یک مراد جدی داریم.
فعلی الاول اگر بگوییم اعتبار فقط به ظهور کلام است، التوریة کذب، چرا؟ چون کلام یک ظهور ابتدایی دارد. دم در می‌گوید پدر توی خانه است، می‌گوید اینجا نیست، اشاره می‌کند به دم در. ایشان اینجا نیست. ظهور ابتدایی و استعمالی‌اش یعنی در خانه نیست. ظهور جدی‌اش و مراد جدی‌اش این است که اینجا، در این چهار متر. طبق ظهور ارادی مراد جدی اینجا دروغ نیست بلکه حقیقت است؛ چون در این قسمت این شخص واقع نشده. این طبق به اصطلاح مراد جدی. اما طبق مراد استعمالی این طور نیست. کذب است. 
بعد ایشان می‌فرمایند  فعلی الاول التوریة کذب دونه علی الاخیر؛ پس سه تا احتمال در مطابَق بود، دو تا احتمال در مطابِق بود، مجموعش شش تا شد. 
فالاحتمالات ستة حاصلة من ضرب الثلاثة الاول فی الاحتمالین الاخیرین، سه در آن به اصطلاح می‌شود شش تا. 
و الظاهر، خب شما شش تا احتمال در معنای کذب دادید که مراد جدی باشد، مراد استعمالی باشد، مطابقت باشد، لا مطابقت، اعتقاد به اصطلاح با اعتقاد باشد، با واقع باشد، مخالفت باشد، لا مطابقت باشد.
و ظاهر متبادر عرفا اول الاحتمالات الاول، ظاهرش این است که عدم مطابقة الکلام للواقع درست است. این در مطابقت. 
الاحتمالا الاول، اولش و آخر الاحتمالین الاخیرین، بعد امر دائر مدار مراد جدی است نه مراد استعمالی. یعنی ان العبرة بلا مطابقة المراد الواقع، دنبال مراد و واقع برویم. که آیا مراد شما نه استعمال شما، مطابق با مراد هست یا نه؟ مطابقة المراد للواقع. و الظهور، نکته‌اش این است یعنی ان العبرة بلا مطابقة المراد، و الظهور طریق الی المراد، و حجیت ظهور از جهت اینکه کاشف از مراد است، و طریق بر این مراد است. 
کما ان الاعتبار طریق الی الواقع من دون ان یکون لهما موضوعیة، این خلاصه نظر مبارک ایشان.
پس مراد هست، به نام مراد جدی. و آن یکی اخیری هم باید حساب به مراد، آنجا هم مطابقت کلام و عدم مطابقت کلام. 
ان العبرة بلا مطابقة المراد الواقع و ظهور طریق الی المراد کما ان الاعتقاد طریق الی الواقع من غیر ان یکون لهما موضوعیة و یستفاد هذا من اخبار کثیره دلة علی ان التوریه لیس کذبا؛ این روایات در می‌آید که این کذب نیست. 
امروز بس است دیگر بقیه عباراتش باشد فردا وارد بحث آن آیه مبارکه می‌شویم.
و صلی الله علی سیدنا محمد و آله الطاهرین
